
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Une œuvre en partage 
 
Dossier de présentation pour les Centres 
Paris Anim’ Place des Fêtes et Solidarité 
Angèle Mercier 
 
 

 

Le visage de mon 

peuple 
 



Introduction 
 

L’histoire de l’art telle qu’elle a été pensée et enseignée pendant des siècles est profondément euro-

centrée. Le passage d’une époque à l’autre, de la Grèce antique aux avant-gardes modernes, est vu 

comme une évolution logique et linéaire de l’art qui exclue de nombreuses esthétiques.   

L’histoire de l’art est une histoire de dynamiques de pouvoirs. Dans un contexte colonial, les Etats 

colonisateurs ont naturellement cherché à contrôler les productions artistiques des pays colonisés, 

en spoliant des biens patrimoniaux, créant des écoles d’art ou des manifestations comme les 

expositions coloniales. Les arts d’Asie, d’Afrique, d’Amérique centrale et du Sud fascinent mais sont 

souvent réduits à des catégories réductrices (par exemple, art indigène, art africain, art asiatique…) 

et présentés comme à part et inférieurs à l’art occidental. 

L’idée même de l’art, comme une haute activité de l’esprit d’un génie créateur à préserver dans des 

musées, est occidentale car dans de nombreuses cultures les productions artistiques sont collectives 

et liées à des festivités ou rituels. Comme le souligne la chercheuse Marcelle Brune, spécialiste de 

l’Amérique latine, les colonisations ont diffusé mondialement une définition unique de l’art :  

« Avec l’expansion du système-monde moderne, notamment par les colonisations, l’Art s’est 

répandu comme activité autonome jusqu’à être adopté par la grande majorité des sociétés de la 

planète qui ont fondé à leur tour des académies, des écoles, des musées, etc. La circulation des 

marchandises, des idées et des personnes dans le nouveau système-monde s’est reflétée dans la 

production artistique des différents pays et communautés qui ont adapté les normes esthétiques 

occidentales à leurs expériences et réalités locales1. » 

Décoloniser notre approche de l’histoire de l’art nécessite donc de repenser notre définition de l’art 

et de s’ouvrir à d’autres sensibilités. Les collections du Fonds d’art contemporain – Paris Collections 

contiennent des œuvres produites par des artistes non-occidentaux qui, bien que minoritaires, ont 

réussi à se faire un chemin jusqu’à cette instance de reconnaissance.  

Le partenariat avec les Centres Paris Anim’ Place des Fêtes et Solidarité Angèle Mercier, dans le cadre 

du programme Une œuvre en partage, permet de s’intéresser en profondeur au travail de 5 d’entre 

eux des années 1950 à nos jours : Ivan Peries (Sri-Lanka), Enrique Bryant (Mexique), Alberto 

Quintanilla (Pérou), Lennon Jno-Baptiste (République dominicaine) et Livia Melzi (Brésil). Les 

parcours singuliers de ces artistes montrent plusieurs stratégies de carrière et de positionnement 

entre l’histoire de l’art de leurs pays d’origine et l’histoire de l’art occidentale dominante.  

Ces œuvres ont pour point commun d’accorder une grande importance à la figure humaine et au 

portrait, d’où le titre de l’accrochage « Le visage de mon peuple », traduction du nom de l’estampe 

d’Alberto Quintanilla (« La cara de mi pueblo »). 

 

 

                                                           
1 Marcelle Brune, « Décolonialité depuis les arts : stratégies, initiatives, propositions » dans Décoloniser ! 
Notions, enjeux et horizons politiques, 2023, en ligne : https://www.ritimo.org/Decolonialite-depuis-les-arts-
strategies-initiatives-propositions (consulté le 20 novembre 2025) 

https://www.ritimo.org/Decolonialite-depuis-les-arts-strategies-initiatives-propositions
https://www.ritimo.org/Decolonialite-depuis-les-arts-strategies-initiatives-propositions


Centre Paris Anim’ Angèle Mercier Solidarité 
 

Alberto Quintanilla 
 

Alberto Quintanilla est un peintre, graveur, sculpteur et poète péruvien né en 1934 à Cuzco. Enfant, il 

sculpte de petits animaux et objets qu’il vend dans la rue. Cette passion pour les arts plastiques le 

pousse à suivre des études à l’Ecole régionale des beaux-arts de Cuzco ainsi qu’à l’École nationale des 

beaux-arts du Pérou à Lima, d’où il ressort diplômer en 1959. À cette époque, il apprend également 

la restauration d’art qu’il pratiquera professionnellement jusqu’en 1958. 

Entre 1963 et 1968, ayant obtenu une bourse, Alberto Quintanilla étudie en France à l’École 

nationale supérieure des beaux-arts de Paris ainsi qu’à l’Académie de gravure Bill Hayter. Il collabore 

alors également en tant qu’apprenti à un atelier de restauration au Musée du Louvre. Il explique 

toutefois :  

« J’éprouve une profonde admiration pour les grands artistes du monde “occidental” : Velázquez, 

Rembrandt, Bacon, Giacometti, et bien d’autres. Mais je sens que ma voix est différente, et que mon 

chemin l’est donc aussi.2». 

Bien que fin connaisseur de l’histoire de l’art occidental, l’artiste refuse toute influence qui ne 

viendrait pas de sa propre culture. Alberto Quintanilla poursuit ensuite sa carrière entre la France et 

le Pérou. Sa reconnaissance est importante dans son pays d’origine où il expose régulièrement et 

obtient la Médaille d’Or du congrès de la République du Pérou en 2010. 

Artiste venant d’un pays empli de mixité, Alberto Quintanilla revendique toujours ses racines 

précolombiennes dans son travail, qu’il considère comme une expression d’un imaginaire collectif 

quechua, péruvien et andin. Son art est ainsi peuplé de créatures de légendes, d’êtres hybrides et de 

personnages fantastiques issus des traditions orales et des mythes populaires incas.  

 

Alberto Quintanilla, L’enchantement du flûtiste, 1999, huile sur toile, 200 x 90 cm et Disidentes (Dissidents), 2000, huile sur 

toile, 80 x 60 cm © Alberto Quintanilla 

                                                           
2 Sur le site internet de l’artiste : https://www.albertoquintanilla.com/about/  

https://www.albertoquintanilla.com/about/


 

Alberto Quintanilla peint des univers inspirés des vestiges 

archéologiques péruviens où se mêlent fantastique et 

réalité. La cara de mi pueblo (Le visage de mon peuple), 

estampe acquise par la Ville de Paris en 1973, trouve ainsi 

un écho dans les fresques murales en relief du site de 

Vichama3 dont les personnages faméliques, moitié de 

chair et d’os, se tiennent les jambes arquées et les bras 

levés vers le ciel. Il évoque aussi d’anciens masques 

funéraires pré-incas avec son rictus qui découvre les 

dents, ses grands yeux ronds, ses larges boucles d’oreilles 

sphériques et son visage en forme de vasque. Pour 

Alberto Quintanilla, ces vestiges sont un héritage riche, 

dépourvu de l’influence espagnole et d’une tradition euro-

centrée, qu’il lui est important de préserver, de faire 

(re)connaitre et de promouvoir par son travail.   

Alberto Quintanilla, La cara de mi pueblo, s.d., Estampe : lithographie, 

69,5 x 53,5 cm, Fonds d’art contemporain – Paris Collections © Alberto 

Quintanilla / Crédit photographique : Cécile Lasne 

 

 

 

 

Pour aller plus loin : 
Un dossier pédagogique rédigé par Nausicaa Laverny dont s’est inspiré ce dossier : 

https://fondsartcontemporain.paris.fr/ressources/dossier-pedagogique-de-la-cara-de-mi-pueblo-d-

alberto-quintanilla-del-mar__23534 

                                                           
3 Le site archéologique de Vichama fait partie du complexe archéologique de Caral, l’une des premières civilisations péruviennes situées sur 
la côte Pacifique. Pour en apprendre davantage, voire : https://terandes.com/fr/blog/lima/site-archeologique-de-vichama/ [en ligne], 
consulté le 19/09/2024.   

Masque Funéraire Lambayeque (Sicán), 900–1100, Or, alliage d’argent et de cuivre, peinture au 

cinabre, 29.2 × 49.5 × 10.2 cm, The MET, NY et Fresque murale en relief, Site archéologique de 

Vichama, Pérou © Zona Caral 

 

https://fondsartcontemporain.paris.fr/ressources/dossier-pedagogique-de-la-cara-de-mi-pueblo-d-alberto-quintanilla-del-mar__23534
https://fondsartcontemporain.paris.fr/ressources/dossier-pedagogique-de-la-cara-de-mi-pueblo-d-alberto-quintanilla-del-mar__23534
https://terandes.com/fr/blog/lima/site-archeologique-de-vichama/


Livia Melzi 
Livia Melzi est une artiste brésilienne née en 1985. Après des études scientifiques en océanographie, 

elle se tourne vers la photographie et est diplômée d’un Master Photographie et Art Contemporain à 

l’Université Paris VIII. Elle travaille autour de l’histoire de son pays d’origine, en particulier les 

représentations du Brésil par les Européens pendant la colonisation et leurs répercussions sur nos 

imaginaires contemporains.  

La photographie Autoportrait II, acquise en 2025 par le Fonds d’art contemporain, fait partie d’une 

large réflexion sur la place d’objets appartenant à des peuples autochtones brésiliens dans des 

musées européens. Pour cette série, l’artiste s’est intéressée au peuple Tupi, un peuple Amérindien 

qui vivait sur les côtes Sud du Brésil à partir du 5e siècle. Le terme « Tupi » regroupe plusieurs tribus, 

dont les Tupinambà, qui partageaient une même langue le « tupi ». L’arrivée des Portugais au Brésil à 

partir du début du 16e siècle marque le déclin de ces peuples à cause de maladies importées 

d’Europe et de guerres avec la puissance colonisatrice. 

Les Tupis ont particulièrement fasciné les Européen.ne.s car le peuple guerrier pratiquait le 

cannibalisme en cas de victoire sur des ennemis pour s’approprier leurs forces. Les colons ont 

produit des récits précis de ces rituels qui ont rencontré un grand succès en Europe et ont également 

été interprétés en images notamment par le graveur Théodore de Bry. La circulation de ces images a 

participé à la création du mythe du sauvage violent que la colonisation et l’évangélisation avaient 

pour mission de canaliser. 

 

Théodore de Bry, Amérique. Peuple cannibale (Amérindiens), 1592, gravure taille douce, BnF 

Livia Melzi propose de regarder les Tupinambà sous un autre angle à travers l’étude des capes 

Tupinambá, des manteaux réalisés en plume d’ibis rouges et utilisés dans les rituels anthropophages. 

Il n’existe plus que 8 de ces capes toutes conservées dans des musées européens, jusqu’en 2024, 

date à laquelle le Danemark a restitué l’une des capes au Brésil. Cette restitution est le fruit du travail 

d’activistes brésilien.e.s dont Glicéria Tupinamba, qui est représentée dans cette photographie. La 

leadeuse autochtone découvre l’existence de ces capes en 2006 et essaye de comprendre leurs 

techniques de fabrications pour pouvoir en fabriquer de nouvelles et faire perdurer ce patrimoine. 



En observant les capes, elle remarque que les plumes sont tissées avec du « jereré », des filets de 

pêche locaux. Le souhait de Glicéria est de réactiver les capes lors de cérémonies en lien avec les 

communautés descendantes des Tupinambà. 

 

Livia Melzi, Musée du Quai Branly, 2020, ©  Lívia Melzi, Crédit photo : Lívia Melzi  

 

Sur la photographie, Glicéria Tupinamba est 

représentée de plein pied et de face, le regard digne. 

La cape est portée dans un décor naturel, ce qui est 

très différent des photographies de musées où la cape 

est représentée sur fond blanc et en dehors de tout 

contexte. La modèle tient dans sa main le déclencheur 

de l’appareil photographique, elle est actrice de la mise 

en scène. Liva Melzi dénonce la fascination des 

Européen.ne.s pour la violence des peuples Tupi alors 

qu’à la même époque, la violence des colons contre les 

peuples autochtones était invisibilisée. La collecte et 

l’importation par les Européen.ne.s d’objets culturels 

et religieux, comme cela a été le cas pour les capes 

Tupinamba, peut être perçue comme une forme de 

cannibalisme culturel. 

 

Autoportrait II de la série Tupi or not Tupi, 2022, 4/5 + 2 EA, 129 x 105 cm (avec cadre), Fonds d’art contemporain – Paris 

Collections, © Lívia Melzi crédit photo : Hélène Mauri 

Livia Melzi, brésilienne d’origine européenne, se place en allié des communautés autochtones. 

Consciente de ses privilèges d’artiste reconnue institutionnellement, elle a fait profiter Glicéria 

Tupinamba de ses rencontres avec les musées européens.  



La photographe se place en médiatrice entre Glicéria et les institutions européennes car forte de son 

privilège académique et de blanchité, l’artiste a plus facilement accédé aux collections des musées 

pour ensuite en faire profiter Glicéria : 

« C’est justement parce que j’ai un parcours académique que j’ai pu avoir accès aux réserves des 

grands musées. J’assume pleinement le rôle de médiatrice entre les institutions européennes et 

Glicéria. Sa rencontre m’a démontré la nécessité de faire circuler les images sur lesquelles je travaille, 

faire en sorte qu’elles changent de mains. Cette histoire, comme tant d’autres, a besoin d’alliés dans 

l’Académie, dans l’art, dans la politique. C’est depuis cet endroit et par ma position d’artiste que 

j’essaye d’agir.4 » 

Dans le cadre de ce projet, Livia Melzi a photographié les capes conservées dans les collections 

européennes, notamment au musée du Quai Branly en France. Elle s’est également intéressée à des 

archives en lien avec Johan Maurits, un gouverneur hollandais du Brésil, qui a participé à 

l’exportation des vêtements en Europe. L’ensemble de ses recherches a été présenté en 2022 dans le 

cadre d’une exposition au Palais de Tokyo intitulé Tupi or not Tupi en référence au Manifeste 

Anthropophage d’Oswald de Andrare (1928). Ce texte fondateur du modernisme brésilien 

revendique une identité culturelle brésilienne, indépendante de l’Europe, notamment basée sur des 

métissages. L’auteur parodie la célèbre formule de Shakespeare (« to be or not to be ») en écrivant 

« Tupi or not Tupi, that is the question ». 

L’exposition présentait aussi une vidéo Plat de résistance réalisée avec Joana Luz et João Camarero, 

dans laquelle on aperçoit une table de banquet « à la française ». Dans les assiettes, sont disposés 

des moulages du corps du directeur du Palais de Tokyo, Guillaume Désanges, dans l’espoir 

d’absorber son pouvoir et ses privilèges comme dans les rites Tupi.  

 

Livia Melzi, Qu’il était bon mon petit Français, 2021 Tapisserie, photographie, moquette, service de vaisselle. Vue 

d’installation, 65e Salon de Montrouge Courtesy de l’artiste et galerie Ricardo Fernandes (Saint-Ouen). Crédit photo : Lívia 

Melzi 

                                                           
4 https://slash-paris.com/articles/interview-livia-melzi  

https://slash-paris.com/articles/interview-livia-melzi


Pour aller plus loin :  

Le site de l’artiste : https://www.liviamelzi.com   

Interview de l’artiste par Eric Magion, 2022 : https://slash-paris.com/articles/interview-livia-melzi  

Une interview vidéo de l’artiste pour Paris Photo, 2025 : 

https://www.youtube.com/watch?v=vZ4d1gcq-m4  

Centre Paris Anim’ Place des Fêtes 
 

Lennon Jno-Baptiste 
 

L’artiste plasticien Lennon Jno-Baptiste est né en 1972 en République dominicaine, un pays des 

Caraïbes situé sur la même île que Haïti. Formé à l’Advertisting Design et au Technical College de New-York, 

l’artiste a obtenu deux bourses de résidence en 2005 et 2006 à l’Atlantic Center for the Arts en Floride, 

avant de venir s’installer à Paris. Son œuvre est notamment marquée par l’histoire de l’esclavage et les 

légendes afro-américaines. Il convoque, dans ses dessins, des personnalités historiques noires comme 

Sarah Baartman, plus connue sous le nom de « Vénus Hottentote5 » ou le boxeur Mohammed Ali. 

 

Dessin de l’artiste trouvé sur le site de Picto : https://espacepicto.ch/residence-artistique-lennon-jno-baptiste/  

Seule œuvre de l’artiste acquise par une collection publique française, le diptyque Sans titre (Chevalier - 

Démasqué/Masqué) a été produit dans le cadre d’une résidence artistique à la Cité internationale des arts 

à Paris en 2008. Cette œuvre est caractéristique de l’association entre dessin et peinture appréciée par 

l’artiste.  

                                                           
5 Sarah Baartman (1788-1815) est une femme originaire d’Afrique du Sud, déportée en Europe pour être 
exhibée dans des foires. A sa mort, son corps fut disséqué et son squelette exposé dans des musées européens. 
 

https://www.liviamelzi.com/
https://slash-paris.com/articles/interview-livia-melzi
https://www.youtube.com/watch?v=vZ4d1gcq-m4
https://espacepicto.ch/residence-artistique-lennon-jno-baptiste/


Les deux parties du diptyque représentent un seul et même personnage : le guadeloupéen Joseph Bologne, 

dit le Chevalier de Saint-George, escrimeur et violoniste virtuose du 18e siècle. Fils d’un colon blanc et d’une 

esclave noire, Joseph Bologne a eu un destin incroyable. Son père l’envoie en France dès ses 3 ans pour 

recevoir une éducation dans des domaines réservés à la noblesse comme l’escrime. C’est une chance pour 

Joseph Bologne car l’esclavage est interdit en métropole à cette époque et il est donc considéré comme un 

homme libre. Membre des Gendarmes de la Garde du Roi, il excelle aussi dans la musique en tant que 

violoniste et compositeur. Protégé de Marie-Antoinette et Louis XVI, sa candidature aurait été proposée 

pour diriger l’Académie Royale de Musique avant d’être rejetée à cause de plaintes de chanteuses ne 

voulant pas « être soumises aux ordres d’un mulâtre » (un terme péjoratif pour désigner les personnes 

métisses). 

 

A gauche : gravure de William Ward, 1788, BNF et Lennon Jno-Baptiste, Sans titre (Chevalier - Démasqué/Masqué), 2008, crédit 

photo : Hélène Mauri, © Lenon Jno-Baptiste 

Dans son dyptique, Lennon Jno-Baptiste reprend une gravure du 18e siècle du graveur anglais William Ward. 

Le Chevalier est représenté dans des habits de noble et avec une perruque, l’épée à la main. A la version 

« démasquée » proche de la gravure originelle fait face une version « masquée » où le chevalier dans une 

pose identique porte un masque semblable à un masque d’Afrique sub-saharienne à la place d’un masque 

d’escrime. A travers ce masque, Lennon Jno-Baptiste veut rappeler les origines métissées de ce personnage 

historique qui a réussi à se fondre tant bien que mal dans la noblesse française. Le double portrait joue de 

l’identité métisse du personnage : d’un côté, en blanc, les influences françaises, et de l’autre, en noir, les 

influences de la culture afro-guadeloupéenne. Au second plan, les dessins représentent une révolte avec 

un autre chevalier et un drapeau possiblement français. Lennon Jno-Baptiste évoque peut-être la 

Révolution française à laquelle le Chevalier Saint-Georges a participé ou des révoltes populaires contre 

l’esclavage en Guadeloupe à la même époque.  

A travers cette œuvre, l’artiste rend hommage à une figure de l’histoire longtemps oubliée et au destin 

atypique. 



Pour aller plus loin : 
Une émission de Radio France sur la vie du Chevalier Saint-Georges : 

https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/toute-une-vie/le-chevalier-de-saint-george-

1745-1799-la-comete-noire-des-lumieres-5442024  

Enrique Bryant 
 

Enrique Bryant est un artiste peintre et graveur d’origine mexicaine. Né à Milwaukee aux États-Unis 

en 1920, il est appelé à rejoindre l’armée américaine pendant la Seconde Guerre Mondiale en tant 

que dessinateur sur le front du Pacifique. A la fin de la guerre en 1946, il étudie les Beaux-Arts à 

l’Universidad Nacional de Mexico et il commence à exposer au Mexique dès 1949. Il fréquente de 

célèbres artistes muralistes du pays comme Diego Riviera ou José Clemente Orozco, engagés dans la 

réalisation de grandes fresques en l’honneur du peuple paysan et ouvrier. Enrique Bryant réalise lui 

aussi des commandes publiques pour les Jeux Olympiques à Mexico en 1968.  

Après un premier voyage en Europe en 1950, il s’installe 

définitivement en France dans l’Hérault en 1973, où il 

réside jusqu’à son décès en 2010. Il expose dans de 

nombreux salons et galeries principalement dans le Sud 

de la France. Il a pu compter sur le soutien de 

personnalités de pouvoir comme le Duc de Castries, 

membre de l’Académie français, ou l’homme politique 

Jacques Chirac, pour lesquels il a réalisé des portraits.  

Dans ses gravures et peintures, Enrique Bryant 

représente des scènes mythologiques, des allégories et 

des paysages souvent inspirés du Mexique. Cette 

dernière catégorie d’œuvres plait beaucoup aux 

critiques français, qui peuvent assouvir un certain goût 

pour l’exotisme sans s’empêcher de comparer l’artiste à 

des maitres européens (Le Douanier Rousseau ou les 

peintres primitifs italiens).  

 

Enrique Bryant, La Coupole, huile sur toile, 94 x 74 cm, Fonds d’art contemporain – Paris Collections, © Enrique Bryant 

Enrique Bryant essaye de se faire reconnaître par les institutions et par ses pairs. En 1983, il fait don à 

la Ville de Paris de 6 toiles dont font parties La Coupole et Cruz de Palo. En 1987, il donne à nouveau 

un ensemble de gravures. 

La palette de couleurs du peintre est toujours dans les tons chauds, ocres et oranges. Les scènes du 

Mexique représentent souvent des hommes et des femmes en train de travailler dans des scènes 

rurales, et rappellent les préoccupations des artistes muralistes pour les scènes du peuple. Il est 

difficile de dater ces représentations. La toile La Cruz de Palo (« La croix de bois ») fait partie de ce 

corpus. On y voit au premier plan des animaux et un homme avec un sombrero. Accompagné d’un 

cheval, il transporte des planches de bois, peut-être des morceaux de la croix. A l’arrière-plan, un 

autre homme accroupi construit ou répare un instrument de musique. 

Une%20émission%20de%20Radio%20France%20sur%20la%20vie%20du%20Chevalier%20Saint-Georges :%20https:/www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/toute-une-vie/le-chevalier-de-saint-george-1745-1799-la-comete-noire-des-lumieres-5442024
Une%20émission%20de%20Radio%20France%20sur%20la%20vie%20du%20Chevalier%20Saint-Georges :%20https:/www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/toute-une-vie/le-chevalier-de-saint-george-1745-1799-la-comete-noire-des-lumieres-5442024
Une%20émission%20de%20Radio%20France%20sur%20la%20vie%20du%20Chevalier%20Saint-Georges :%20https:/www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/toute-une-vie/le-chevalier-de-saint-george-1745-1799-la-comete-noire-des-lumieres-5442024


 

Enrique Bryant, La Cruz de Palo, huile sur toile, 106,8 x 93,2 cm (avec cadre), Fonds d’art contemporain – Paris Collections,  

© Enrique Bryant, crédit photo : Hélène Mauri 

Le christianisme est arrivé au Mexique avec la colonisation espagnole au 16e siècle. Le pays est alors 

composé de plusieurs peuples (Mayas, Aztèques, Olmèques…) qui avaient chacun leur religion et leur 

culture. Les colons forcent les populations à se baptiser et leur donnent des prénoms chrétiens. 

Certains rites préhispaniques ont fusionné avec le catholicisme comme le Dia de los Muertos qui est 

un mélange de la Toussaint chrétienne et rites funéraires autochtones. Enrique Bryant a surement 

voulu faire référence à cette histoire complexe avec ce choix de sujet. 

 

Ivan Peries 
 

Ivan Peries est un peintre sri-lankais né en 1921 près de Colombo. Depuis 1815, le Sri-Lanka est une 

colonie britannique nommée Ceylan. Issu d’un milieu aisé, son père est médecin, il étudie la peinture 

au collège St Peter de Colombo. C’est là qu’il rencontre Harry Peries, un peintre plus âgé. En 1943, il 

fonde avec cet artiste et d’autres compatriotes le groupe 43, du nom de l’année de création. Ces 

artistes n’ont pas de style commun mais s’opposent à la « Ceylon Society of Arts », institution 

artistique conservatrice et coloniale. Le groupe, dont le chef de file est le photographe Lionel Wendt, 

cherche une forme de modernité sri-lankaise, inspirée par les avant-gardes européennes mais aussi 

par les arts traditionnels locaux.  Lors d’expositions, le groupe a par exemple organisé des 

représentations de danses kandyennes, une danse populaire sri-lankaise. 

En 1946, Ivan Peries remporte une bourse d’études pour aller à Londres. Il rentre au Sri-Lanka de 

1949 à 1953 avant de s’installer définitivement en Angleterre à Londres puis à Southend on Sea. Bien 



que choisi, l’artiste vit son immigration comme un exil et peindra toute sa vie des paysages et des 

scènes du Sri-Lanka. 

En 1953, le Petit Palais à Paris organise une exposition de 

peintres cinghalais, le groupe ethnique majoritaire au Sri-

Lanka. La toile Portrait, acquise par la Ville en 1954, est 

exposée à cet événement. Représenté dans les collections 

britanniques comme celles de l’Université d’Oxford ou du 

Victoria & Albert Museum, cette œuvre est la seule de Ivan 

Peries présente dans une collection publique française de 

part cette exposition. 

Non datée, c’est une toile de la première partie de la 

carrière de l’artiste. Elle représente le portrait d’une 

femme, probablement sri-lankaise dans une large robe à 

imprimée. Ce vêtement pourrait être teint avec la 

technique du batik, une technique de teinture à la cire, 

originaire d’Indonésie mais très populaire au Sri-Lanka 

depuis le début du XXe siècle. Les proportions du modèle 

sont étranges : ses bras et ses cheveux tressés semblent 

très longs par rapport à son visage. Ces proportions libres 

par rapport à la réalité sont un signe de modernité et 

donnent un côté fantastique au tableau. 

Ivan Peries, Portrait, non daté, huile sur toile, 110,5 x 70 cm© Ivan Peries, crédit photo : Hélène Mauri 

A partir des années 60, Ivan Peries trouve son style. Ces compositions mélancoliques sont toujours 

dans les tons bruns et beiges. Ils représentent des paysages, souvent de bords de mer, avec parfois 

des présences humaines sous forme de silhouettes. Ces paysages, parfois nommés, sont autant 

inspirés par le Sri-Lanka que la côté anglaise de l’Essex. 

 

Ivan Peries, Ambalama, 1961, huile sur toile, 60,5 x 50,5 cm et Cloud, 1978, huile sur toile, 52 x 62 cm 



Isolé du reste de son groupe, Ivan Peries a du mal à vivre de son art et occupe divers emplois jusqu’à 

son décès en 1988. En 1989, son travail fait partie d’une exposition importante  The Other Story: 

Asian, African and Caribbean Artists in Post-War Britain commissariée par Rasheed Araeen à la 

Hayward Gallery. 

Pour aller plus loin 
D’autres œuvres de l’artiste sur le site de la galerie Grosvenor : 

https://www.grosvenorgallery.com/artists/121-ivan-peries/works/  

Une biographie en anglais de l’artiste : https://www.buru.org.uk/contributor/ivan-peries  

https://www.grosvenorgallery.com/artists/121-ivan-peries/works/
https://www.buru.org.uk/contributor/ivan-peries

